
 

 
PARSIFAL – PAR SIDA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Conférence de 
Alain GIRY  

donnée dans le 
cadre de 

l’Association de 
lutte contre le SIDA 
« Parsifal ». Fondée 

par Tino 
Harikiopoulos  

 
 

 

 

 

 
© 1995 by Alain R. GIRY  

 

 
 

Mais nous venons trop tard, ami. Oui, 
                             Les dieux vivent, 
Mais là-haut, sur nos fronts, au coeur d'un 
                              Autre monde. 
Hölderlin, Pain & Vin VII. 
 
Exergue musicale: Ekklesiastische Aktion,  
Ich wandte mich und sah an alles Unrecht, das geschah unter der Sonne 
Un oratorio composé en 1970 par Bern Alois Zimmermann [*]  
 
 
 
Que nous rappelions ou non ironiquement que l'association prit le nom de PARSIFAL que 
parce que celui de PERCEVAL était alors celui d'une marque de sous-vêtements ne change 
rien, ne nomme pas les faveurs du hasard. Le hasard n'explique d'ailleurs rien. Il sert 



 - 2 - 

uniquement au manque d'esprit constitutif d'une certaine science qui aime à imposer après 
coup son déterminisme, ses enchaînements causals et nécessaires, ses lois de la nature (mais 
qu'est ce que cette "nature" ? Un strict "objet" ?) jusqu'aux plus artificieux convaincre, par 
exemple de la nécessité de la fécondation in vitro, des manipulations génétiques, bref de 
l'eugénisme. De fait il n'y a de hasard que sur fond de nihilisme, ce nihilisme qui caractérise 
notre temps. Ce temps qui voit s'accomplir le "triomphe de la méthode (scientifique) sur la 
Science-même" et ce en affirmant de plus en plus grossièrement et hautement la (fausse) 
définition de l'homme comme "animal rationnel". 
 
Dirons-nous cependant pour ce qui nous concerne ici que le hasard fit bien les choses ? Autre 
manière de dire qu'il n'y a pas de hasard dès que nous ne confondons plus une Liberté 
essentielle à l'homme avec sa seule sécurité ? 
 
Ne pas avoir pris le nom souhaité "PERCEVAL" mais avoir néanmoins déclaré dûment 
l'association sous « PARSIFAL, une Association de lutte contre le SIDA »  
 
Le nom de "PARSIFAL" ne fait pas qu'effet de remplacement, ça énonce un PROGRAMME. 
Un autre programme sans doute mais peut-être plus apte que celui contenu dans le nom de 
PERCEVAL (Perlesvaux, l'Errant ou l'Étranger) pour demeurer fidèle à la finalité de 
l'association : lutte / Bras de Fer au SIDA ?  
 
Cet autre programme resta-t-il  "inconscient", refusé, le public lui ne se trompa pas pour autant 
en entendant bien Parsifal avec Wagner, et en bon public dressé, sans penser bien sûr à 
l'essentiel, aux sources de Wagner, Chrestien de Troyes, Wolfram von Eschenbach. 
Certes lorsqu'on ne pense pas Wagner à partir de ces sources cela joue de vilains tours et l'on 
peut croire aussitôt que l'association sera d'extrême droite. On est loin de penser avec le 
cinéaste poète, Syberberg (1) que l'on "ne combat pas Auschwitz avec les statistiques mais 
avec Richard Wagner". On reste apeuré (on commémore) fasciné par l'imaginaire allemand 
(ou plutôt ce qu'on refuse d'en connaître pour ne pas devoir s'y reconnaître). On s'en prend 
encore à Leni Riefenstahl, alors que ses Dieux du Stade demeurent l'Exemple de toute 
propagande pour cet esprit de corps que sont les "Corporation", "Incorporation", "Mobilisation" c'est-
à-dire cet "État moderne" qui hante désormais tant l'occident que l'orient désorienté jusqu'à dans ce 
Déclin que nous nommons, plein d'espérance disneyenne toujours, l'Amérique (2) C'est pour cela 
même que nos âmes démocratiques ne voient toujours à Hiroshima que le début d'une ère de 
fables : l'Ere de l'Atome !  
Ainsi s'abîme-t-on dans un totalitarisme a-topique (après avoir été sinon utopique, sanglant):  le 
règne de l'Indifférence. 
 
Par ailleurs Wagner renvoyant à l'opéra, on pensa aussi que l'association PARSIFAL regroupait 
sans doute quelques opera queens wagnériennes, some jewish wagnerites , qui ainsi exorcisaient 
leur SIDA, en refusaient l'évidence. Car rien de plus évident même pour les spécialistes des Gay 
Studies que l'opéra soit KITSCH donc HOMO et donc en proximité naturel au SIDA ... 
 
Il serait pourtant bien temps d'éviter de telles catégorisations. Outre que le kitsch ne reviendra 
jamais à la musique (sauf sans doute pour l'opérette et la comédie musicale) mais à un 
fétichisme se rattachant après coup à la voix d'une diva, il tient surtout à ce qu'auront toujours 
de dérisoires les mises en scènes de voix ainsi hors du corps voire de simples organes (3).  
 



 - 3 - 

Somatisation ? Hystérisation ? Il faudrait encore interroger la confusion, le "flou" peu artistique 
qu'entretient la psychologie moderne en considérant toute oeuvre d'art comme de l'hystérie 
réussie et fait de la théâtralité en général le geste hystérique par excellence - geste féminin où 
sera convoqué, dans ce même décor scientifique l'homosexuel (comédien et martyr) pour être 
apprécié (4). 
 
Se demandera-t-on, en ayant bien en vue la clinique, si prendre l'insatisfaction comme objet de 
son Désir est en soi théâtralisation ? Et puis de quel théâtre parle-t-on ? Depuis Artaud, un 
certain rappel des Mystères ne permet plus une même paresse bourgeoise, répéter indéfiniment 
Molière pour revenir de Beaumarchais au Boulevard. 
 
En tous les cas le public bien dressé ne se trompait pas en considérant l'association PARSIFAL 
comme marquée par Wagner avant Chrestien de Troyes. Parsifal introduisait au Graal, à un 
film d'Allemagne à un rapport, fut-il forcé à une nationale esthétique (5) ou à une rupture 
historique que Nietzsche avec toute l'ambiguïté nécessaire pu seul risquer pour "sauver" le 
Philosopher de cette "esthétique". 
 
Cependant, ceux qu'une autre curiosité piquait, ou qui concernés d'abord par le "bras de fer au 
SIDA" entrèrent en contact avec le groupe fondateur trouvèrent tout autre chose. A l'intérieur 
du groupe on était persuadé, malgré tout, s'appeler Perceval.On projetait encore à ce moment 
une lecture-mise-en-scène du Perceval de Chrestien de Troyes voyant dans l'inachèvement de ce 
poème "initiatique" une ouverture ; la possibilité pour chacun de faire sa propre continuation, 
de rester libre pour sa fin. Il s'agissait en fait de s'appuyer du texte pour métaphoriser son rapport 
à la maladie, les fins d'un traitement, y compris la fin dernière, la mort. Mais ce dernier pas 
restait tabou. On dénonçait le mortifère des autres.  
Le travail fut conduit en profondeur, mais en pure perte. Il échouait tout simplement sur le 
nom de Parsifal et son "programme". Sans hasard - logique implacable du Nom de baptême - 
ce sont les groupes de Yoga (6) ouverts à tous ces courants de la "psychothérapie" moderne 
(américaine) tournés vers les manipulations corporelles/affectives qui prirent progressivement le 
devant de la scène plus ou moins au détriment de la Réflexion. 
 
Certes le yoga n'apparaîtra pas à tous comme un choix wagnérien. Pourtant il correspond au 
programme Parsifal de Wagner ; un "drame sacré" qui fut composé à la place de ses 
Vainqueurs, projet d'un opéra sur la vie de Bouddha ... Mais d'abord la conversion de Wagner 
à la philosophie de Schopenhauer donc à un (in)certain orient. Orient du bouddhisme d'abord 
(Vainqueur sur la vie, contempteur de la vie), ensuite de l'hindouisme réduit au Vedantisme 
mieux adapté que les Véda-s au pessimisme schopenhauerien (7) - ou plutôt chrétien. 
Pessimisme qui n'est pas autre chose que le nihilisme européen veillant au coeur de la méta-
physique. Dans cette perspective, et malgré l'affirmation contraire, le Yoga (à moins de se situer 
dans une Tradition Guerrière) est une Dé-mission : être vainqueur SUR la vie identifiée à la 
souffrance inauthentique c'est-à-dire à cette souffrance qui est comprise comme un "mal" sans 
pouvoir être la condition de possibilité de la Liberté, de la transcendance, sans pouvoir devenir 
la Souffrance constituante de l'être de l'homme. 
Outre que cette attitude n'est pas étrangère au(x) christianisme(s), elle est en fait une 
conversion chrétienne au bouddhisme. Un tour de passe-passe que l'on remarquera dans la 
seule trahison du mot sanscrit "ananda" par "compassion" lui-même dévoyé par l'imagerie 
saint-sulpicienne (8). Une position exote pour une époque qui voit s'achever la métaphysique 
(dans le système hégélien) et affirmer la "Mort de Dieu" – Hegel (9) encore, avant 



 - 4 - 

Nietzsche.Wagner avec son Parsifal parachève la mort de Dieu. Il compose un "drame sacré" 
dont l'objet, nostalgique, est ce dieu-mort, et qui doit du coup diviniser la mort dans le vouloir-
mourir. Le fameux "Erlöser dem Erlösung" (Rédemption au rédempteur ou gommage de la 
gomme ?) que chante le choeur final de l'opéra n'est pas autre chose que la reconnaissance du 
"monde" comme stricte représentation - illusion. Si Isolde, après avoir respirée selon les deux 
accords (Spannung (tension) / Lösung (résolution) exacerbe cette respiration jusqu'à se fondre 
dans le "grand tout", Parsifal accomplit le "Rien" qui n'est même plus le signe d'une 
transcendance possible. Il n'y a plus de transpossibilité.  
Si Siegfried demeure une figure du Héros (10) qui en se dépassant lui-même affirme le 
"crépuscule des dieux" dans une perspective "révolutionnaire" (11) Parsifal est l'antihéros 
comme tel. Parsifal c'est l'homme qui "veut" la résolution des contradictions, au lieu de 
s'inscrire dans leur co-appartenance, croyant ainsi rejoindre la vérité de l'Être alors qu'il la nie et 
s'engage pour la mort. Il y a anesthésie puis euthanasie. C’est là, souvent malgré soi qu'opère la 
conversion d'un occidental à la religiosité orientale. 
 
 
II. Le Programme "PARSIFAL" ou (se) guérir de la vie. 
 
Si le "programme" déroulé du Parsifal de Wagner est un programme de guérison et même un 
programme de "guérison" et de "salut" - cela conformément à la double signification du mot 
allemand Heilung - le salut individuel, la singularité du sujet va être niée (au profit de l'espèce, 
et l'espèce au profit de la Vie : le Tout anonyme, l'Indifférencié). 
 
Le Roi Amfortas, roi méhaigné, est atteint d'un mal incurable - une blessure qui ne peut se 
refermer - qu'il a contracté dans la faute : le péché. Ce péché se répercute sur l'ensemble de la 
communauté des chevaliers du Graal que Wagner rapproche des Templiers (12) et dont il 
installe le château dans les Pyrénées "face" chrétienne. Tandis que le castel magique de Klingsor 
avec son jardin des délices, "enchanté" est du côté "maure" ainsi le précise la remarque scénique 
en tête de la partition (13) installant alors un décor double. Double face d'un monde coupé en 
deux par le péché d’Amfortas : d'un côté la Communauté sainte privée de la Lance complément 
indissociable du Graal dans le rituel ; de l'autre le domaine du mage noir, Klingsor qui possède 
la Lance et convoite le Graal. Le texte précisera que celui qui possède par "fraude" la Lance s'est 
castré croyant ainsi atteindre à la pureté. Mais sans doute s'agit-il avant toute référence aux 
castrations rituelles souvent mentionnées dans nos histoires des religions (14) d'une répétition 
du principe chrétien contre la circoncision : contre "ces fous qui donne une interprétation 
textuelle (entendez non-spirituelle, corporelle) des Écritures" (15). Nommément les juifs que 
Wagner ne cessa de persécuter en lui-même ... 
 
A la blessure opérée par la Lance par Klingsor marquant Amfortas ayant succombé aux charmes 
artificieux de Kundry correspond l'irréparable automutilation c'est-à-dire le mal commis 
volontairement, en pleine conscience sans tentation venue de l'extérieur. 
Cette dualité du paysage et des visages humains se trouvent incarnée entièrement dans le 
personnage de Kundry, qui aurait pu être la parèdre de Klingsor (16) si celui-ci ne s'était castré. 
Elle appartient à la Communauté des Chevaliers qu'elle sert en état de veille et à Klingsor en 
état d'hypnose. Elle est nommée par ce dernier "Urteufelin" et "Höllenrose": prime-diablesse et 
rose d'abîme et se présente comme une réincarnation d'Hérodiade à moins qu'elle ne soit 
Hérodiade éternisée, suspendue dans le temps comme Melmoth ou le Hollandais Fuyant (autre 
version du Juif Errant). Elle est punie d'avoir "ri du Christ" et cherche consciemment auprès 



 - 5 - 

des Chevaliers son salut mais reste inconsciemment attachée à sa faute ce qui rend opérationnelle 
l'enchantement - hypnose - de Klingsor. 
 
Lorsque l'opéra commence il y a donc une "rupture" de l'harmonie, une dualisation que 
représente le Graal séparé de la Lance (comme l'or arraché au Rhin devenu Anneau) et que vit 
en son corps, punition de son péché Amfortas par sa blessure. Cette blessure qui est celle qui 
"ne se fermera plus":  "die Wunde ist's, die nie sich schliessen will". Dans ce sens, incurable. 
Mais à cette blessure se rattache une prophétie, une mise en demeure d'attendre le chaste fol 
qui pourra guérir cette blessure en remettant la faute : "durch Mitleid wissend / der reine Tor / 
harre sein', / den ich erkor" (17). Attente desespérante car la voix qui ainsi annonce n'assure pas 
du moment de l'évènement. Elle fait appel à la Certitude intérieure qu'Amfortas dans sa 
souffrance oublie au point d'identifier l'Elu à la Mort : "Der reine Tor" - :/ mich dünkt, ihn zu 
erkennen: - / dürft' ich den Tod ihn nennen ! (18). Sa souffrance, Amfortas ne parvient pas à la 
voir comme une Épreuve qui est devenue le résultat d'un péché, attente du Sauveur (au sens de 
Healer) assuré, certes mais quand ? Il sera sauvé. Il sera guéri. Mais il ne supporte pas cet avenir 
qu'il fixe en un "futur" qui le renvoie sur un "présent", la blessure. Son existence se referme 
alors sur un "si je n’avais pas ... j’aurais". Il tombe dans la mélancolie. Le "futur" lui ferme 
l'Avenir. L'attente est alors remplie par toutes les médications, les palliatifs que tantôt lui 
apporte ce chevalier, tantôt l'autre et aujourd'hui Kundry revenant d'Arabie (du versant du mal 
?) et dont on sait qu'ils seront inefficaces, tout juste bon à calmer quelques instants la douleur. 
Guère plus que le bain matinal, incapable de soulager la douleur intolérable qu'il doit ressentir 
chaque jour lors de l'accomplissement du Rite nourricier de l'élévation du Graal, rite qu'il finira 
par ne plus accomplir causant alors la mort de son père, Titurel et l'affaiblissement de toute la 
sainte chevalerie (comme les Pommes de Freia dans le Ring):  
 
Toren wir, auf Lind'rung  
da zu hoffen  
wo einzig Heilung lindert!   
Nach allen Kräutern, allen Tränken forscht   
und jagt weit durch die Welt  
ihm hilf nur eines,  
nur der Eine (19).  
 
A l'attente désespérée d'Amfortas répond l'activité maniaque de ceux qui ne s’affairent pour 
rien puisqu'on sait que la guérison ne viendra que de l'Élu et de rien d'autre. Que ce soit le 
"Heilkraute" ou le "Balsam" rien ne peut guérir Amfortas que l'Élu. Il n'est donc pas même 
question d'auto-guérison. La guérison viendra d'un Autre. De l'Autre. Amfortas ne peut rien 
pour lui-même qu'attendre ce qui lui est promis, et qui est en fait promis au monde même. Car 
la faute d'Amfortas est la faute-même d’exister. La blessure dont il s'agit en fait est l'existence 
même qui par sa contingence témoigne de la vanité-même qu'elle représente : vivre est vain. 
Voilà tout l’affreux enseignement oriental de cet opéra et qui en rend la lecture 
"phénoménologique" existentielle presque impossible. Car si le programme Parsifal en se 
situant du point de vue d'Amfortas est le programme d'une Guérison au nom de l'Autre, où le 
sujet souffrant est mis en attente (comme une lettre "en souffrance") du point de vue de Parsifal 
il n'est qu'un salut du monde compris comme illusion - donc un refus du monde. L'Initiation 
de Parsifal se nie elle-même puisqu'elle n'est pas même initiation à la Vie mais à la Mort 
comme vérité de toute vie. Il n'y a pas une "deuxième vie" mais une "Erlösung dem Erlöser": 
une extinction pure et simple - la gomme est gommée. S'il restitue la Lance et réalise la 



 - 6 - 

guérison d'Amfortas (et donne la mort désirée à Kundry, la non-morte - Nosferatu ?) en 
appliquant sur la blessure la pointe de cette lance-même qui causa la blessure (principe 
homéopathique ?) tout cela ne conduit qu'à la restitution de toutes ces "vanités" au Néant. 
Négation du sujet dans l'espèce humaine, de l'espèce humaine dans la vie comme volonté 
aveugle, de la vie dans l’indifférencié, le Néant. Le Non ! 
 
Rien en effet de chrétien mais tout d'un christianisme se convertissant au "bouddhisme" (qu'il 
faudra toujours opposer à une relative vitalité de l'hindouisme du moins dans sa forme 
tantrique ou védique - disons Héroïque). Négation du Dieu Vivant affirmation raffinée d'un 
athéisme qui n'est plus seulement un moment du Dialogue. La bombe atomique peut être 
inventée avec l'inconscient, le monde est prêt à disparaître ...Au Oui fondateur, Créateur est 
substitué un Non, une volonté de Néant. Kundry, personnage d'entre deux mondes serait plus 
intéressante si son effacement final ne confirmait l'Effacement recherché du monde. 
Kundry en effet vit dans la Contradiction et ne trouve aucun troisième terme qui subsumerait 
les deux autres. Pas de synthèse. Pas de Tout. Elle serait donc plus essentiellement humaine. 
 
Mais cet entre-deux est une autre figure de la blessure, un même produit du péché, d'un péché 
encore plus "originel". C'est le péché de la "juive" qui n'a pas reconnu dans Jésus, le Messie et 
qui a ri. Kundry sera la dernière incarnation de l'antisémitisme wagnérien. Elle sera repentante 
et "sauvée" c'est-à-dire morte ! La mort est en fait ce qui hante les montages wagnériens et qui 
ne parvient pas à se formuler autrement que dans la confusion schopenhauerienne avec tous ces 
relents de christianisme, ces regrets de ne plus pouvoir être chrétien puisqu'on est, au moment 
d'accomplissement final de la métaphysique occidentale (moment Hégélien) compris dans la 
"mort de Dieu". Qu'il n'y a donc plus comme religiosité possible qu'une conversion au Néant 
... à moins de répondre d'une manière renouvelée à l'appel de quelque chose de plus ancien que 
la dite Révélation (le F.C.M) à ce qui serait en réserve dans la Tradition ... Wagner ne peut se 
permettre une telle Avancée. Il recule. Il est bouddhiste et crie Viva La Muerte. Le fascisme est 
là. Et peut-être est-il non seulement là dans le "texte" mais dans sa "musique": une musique qui 
se veut partie d'un Tout - Gesamtkunstwerk - et non plus musique en et pour elle-même. On 
n'écoute pas Wagner pour sa musique mais pour cette volonté - ou cette volupté ? -  
totalisatrice où l'Art devient l'Art pour l'Art au service de l'État, substitut de la Religion (20).  
 
Si nous reprenons ce programme au compte de Parsifal, l'association, que nous reportions la 
"blessure" d'Amfortas et son attente de la Guérison sur le SIDA, voyant bien qu'il est difficile 
de l'identifier à Parsifal qui ne fait qu'être initier au Néant de la vie nous voyons très vite les 
ravages de cette conversion. Et nous voyons aussitôt comment Perceval lui ne serait jamais ainsi 
converti. Il appartient en effet à une Époque où l'Occident est encore en contact avec ses 
sources, s'inscrit dans la Tradition (21).  
 
Perceval s'initie à la vie en tant qu'elle prend sens en l’Être : qu'elle est donc pour l'homme 
PLUS QUE VIE, Ek-sistance ! Le "roman" de Perceval comme tout récit authentique est un 
récit initiatique : pas autre chose cependant qu'une révélation de soi à soi constituante c'est-à-
dire reconnaissance d'une Singularité pour l'Être. Parsifal ne peut être un récit initiatique dans 
ce sens puisqu'il y a révélation déconstituante de toute singularité dans le Tout - Néant. 
 
Tout est Initiation dès l'instant où l'être-en-question (l'Homme) se laisse entre-prendre par (la 
Question du sens de) l'Être et se fait Interprète. Or le Parsifal de Wagner est tout au cours de sa 
(pseudo) quête comme avalé par la réponse ... Le Dasein comme être-en-question ne veut se 



 - 7 - 

comprendre que dans sa solution. Aussitôt reconnue dans la Souffrance constituante cette 
Souffrance va renvoyer à la finitude la privant de sens d'autant plus violemment que Dieu est 
confondu avec le Néant d'une volonté aveugle. 
L'homme n'est rien parce que Dieu est (une) rien, purement extérieur à l'Homme.   
Revenons donc à la différence Parsifal / Perceval et donc aux Sources. 
 
 
III. Perceval / Parzival / Parsifal. 
 
Pour nous qui, modernes, ignorons ou feignons de revenir vers la Tradition, devenus historiens 
par "nature" nous pensons qu'il revient à Chrestien de Troyes d'inaugurer la Saga du Graal 
dans le cycle arthurien. Nous cherchons tout aussi culturellement une origine. La plus 
communément avancée sans que cela n'explique quoique ce soit, est l'origine celtique. Origine 
purement orale qui satisfait sans doute à notre méfiance vis à vis de l'écrit et des écritures qui 
nous revient apparemment de Platon mais qui fait surtout acte apostolique (Et romain) (22) 
toujours en faveur des Écritures ceintes. 
 
Et l'on souligne alors une christianisation progressive du "mythe" du Graal et sa disparition 
progressive ou subite après la tentative Gibeline (23). Apparition, disparition tenant 
entièrement dans une période qui s'étendra à peine sur un siècle : du dernier quart du XII siècle 
au premier quart du XIII. Chrestien commence son Perceval vers 1180 tandis que Wolfram 
von Eschenbach qui rédigera le sien vivra entre 1195 et 1225.Hildegarde de Bingen qui a 
introduit le terme de Veriditas (24) meurt en 1179 rappelant une dernière fois aux chrétiens le 
Lien de l'homme à la Création, la participation de la Création à la Rédemption. La Veriditas est 
sans doute rien d'autre que la conceptualisation de la Pierre Verte, de l'Émeraude dans laquelle 
est taillé le Graal de la tradition germanique. Dante achèvera sa Divine Comédie en 1321 
réinscrivant le Graal dans la quête de la Rose mystique qui n'est pas sans lien avec la tradition 
hébraïque telle que le Zohar la consignera. On trouvera dans le Don Quichotte de Cervantès 
une dernière tentative, une transcription existentielle du drame de la quête mais d'une certaine 
manière la Mélancolie de Dürer aura inscrit la fin du monde traditionnel - le retrait de la 
Tradition.  
 
Le Graal, Graal, Grail, coupe, plat, tailloir ou pierre, émeraude taillée, oeil frontal de Lucifer fut 
déjà dans l'espace indo-germanique le Chaudron d'Hymir et le Breuvage de Kvasir, l'un 
donnant la Bière à satiété, l'autre l'inspiration poético-prophétique. Rien qui autorisent des 
simplifications comme de relier ce Graal aux rites de fertilité pour finalement le réduire dans 
une symbolique sexuelle privée de toute transcendance, à une affaire platement biologique d'un 
Graal-yin et d'une lance- yang pour une procréation in-finie, saisonnière et animalière. Il ne 
s'agira guère plus que d'une plate "aventure intérieure" telle qu'une psychologie dite de la 
profondeur toute aussi réductrice tente de remettre le Graal au goût du jour. Une chose est 
certaine avec Perceval / Parzival nous ne sommes pas encore dans le roman (et ce d'autant 
moins que les récits seront en vers, des vers qui se chantent et dansent) puisque le sujet-héros 
n'est pas encore préoccupé de sa seule reconnaissance sociale (cas du roman type; les Balzac et 
Stendhal jusqu'à nos actuels auteurs de métafictions - c'est-à-dire de biographie de Monsieur-
Tout-Le-Monde à qui dans la Rumeur il arrive des coût de chance vs malchance) mais encore 
en quête de l'être soi-même dans son rapport à l'Être. C'est strictement dans ce sens que nous 
parlerons de structure initiatique (25) du récit. 
 



 - 8 - 

Dans de tels récits il n'y a pas autre chose que ce que nous dit Platon à travers son allégorie de 
la Caverne/Ligne, pas autre chose que ce que nous donne à entendre le « Shat-cakra-nirupana » 
(en 7 degrés auxquels le Traité des Palais du Zohar ou les Châteaux Intérieurs d'une Thérèse 
d'Avila ne sont pas étrangers), la Comédie de Dante et ce, non en vertu de comparaisons ou 
recoupements transculturels mais parce que nous avons tout simplement à faire à une 
précompréhension ontologique de l'être de l'Homme.   
 
Ne trouverons-nous pas une même disposition dans le Parsifal de Wagner ? 
 
D'une certaine manière, oui, mais nous devrons faire preuve d'extrêmes précautions, la 
personnalité de Wagner empêchant toujours l'accès à l'Oeuvre témoignant pour affirmer 
d'abord la signature, le nom de Wagner comme individu non comme « Singularité Témoin » 
etc. Des recoupements pourraient en effets se faire à la manière de Jacques Chailley (26) à 
partir de la franc-maçonnerie (qui loin de nous assurer d'une Garde de la Tradition dans le sens 
que nous donnons à ce mot ne nous assurera jamais peut-être que d'une Rigueur absente dans 
tous les autres ordres prétendument initiatiques d'Occident) mais nous insisterons sur le fait 
que nous avons tant avec la Flûte Enchantée que Parsifal à faire ni à un rite, ni à un culte, ni 
même à proprement dit à un Enseignement mais strictement à une mise en scène, des produits 
théâtraux. 
 
Que pour certains la messe catholique puisse apparaître à leur jugement comme l'exemple 
d'une théâtralité pure et que celle-ci se retrouve dans l'acte de la Cène dans Parsifal ne profitera 
de toute manière ni à l'acte re-ligieux ni au théâtre. Sans la mathématique de la folie d'Artaud le 
théâtre occidental restera irrécupérablement un divertissement bourgeois. 
 
A l'époque de Wagner l'Aufklärung a déjà réduit l'expression traditionnelle à des souvenirs 
recueillis, des "contes et légendes" confondus avec les superstitions comme l'origine de l'homme 
se confond dans l'imagerie des "sauvages", sorte de missing link entre l'homme et le singe. On 
collectionne. On rassemble en recueils les contes de MÈRE-GRAND. Ce sont les frères 
Grimm, les contes du foyer et le Wunderhorn, le romantisme allemand en quête d'une identité 
nationnelle. Wagner achevant ce romantisme dans le culte de l'art et du Gesamtkunstwerk 
(geste hégélien dans l'art : un Savoir Absolu sans autre si ce n'était le besoin du "spectateur" ...) 
ne fait pas autre chose : il assemble des légendes mais d'abord pour l'affirmation de son 
individualité personnelle. Lorsqu'on lit le Ring on comprend d'abord que le facteur structurant, 
donnant l'unité n'est pas le Mythos mais l'individu "génial", Richard Wagner et l'individu 
comme dimension de l'État. Car en effet la perspective politique n'est pas étrangère, le héros ne 
sera jamais que l'inconsistance même du collectif, de la masse. La société auto-déterminée n'a 
plus d'autre que la "nature" à conquérir. Elle est sans dieu(x). Le dernier opéra que l'on puisse 
encore inscrire après la Flûte et Parsifal, Die Frau ohne Schatten de Richard Strauss n'initiera 
plus à rien d'autre qu'à cette autodétermination du couple dans la société auto-déterminée 
libérée du Mythe. Il n'y aurait donc plus que Mélisande (du Pélléas et Mélisande de Debussy) 
pour nous faire signe timidement vers une Vérité qu'on ne devait plus attendre : elle seule, 
persiste à ne pas savoir ce qu'elle dit - Dire pur. Rien d'étonnant puisque le "mythe" des "temps 
modernes", celui que l'on doit inventer, créer de toute pièce (qui n'est donc plus un Mythos) 
n'est autre que la volonté anonyme, démythifiante qui obsède déjà depuis longtemps le 
juridisme chrétien, rien d'autre que la Technique qui impose nulle autre alternative que celle du 
Travailleur et/ou du Soldat : le service social d'unités interchangeables se dépassant pour un 
tout articulé sur le seul progrès in-fini (un futur sans avenir). 



 - 9 - 

 
Dans cette ambiance neutralisante le "Graal" ne peut être qu'un leurre, un symbole et une 
nostalgie qui participe à la mise entre parenthèses de toute pensée. Ce n'est certes pas cette 
coupe apparaissant dans les rougeoiements d'une scène théâtrale, qui ne sera jamais un temple 
(Bayreuth ne recevra jamais QUE des spectateurs !) qui pouvait être une Rettung pour 
l'homme, qui risquait de penser en direction de l'essence de l'homme avec l'essence de la 
Technique. Tout au contraire. Le passage de Parsifal sur les scènes américaines, puis 
internationales équivaudrait à inaugurer la plus dérisoire des aventures, celles des "chevaliers" 
d'industrie, un monde "sans frontières", l'unidimensionnalité (27). N'est-ce pas encore la 
signification de cet "Erlösung dem Erlöser", gomme pour tout effacer, ramener tout dans la 
toile, le sein de l'Indifférencié ? 
 
Reste que, la musique de Wagner à l'insu de Wagner et de ses (anti)-wagnériens pourrait bien 
nous donner à entendre cet "arraisonnement” comme Ennui époqual (règne de l'Indifférence 
dans l’urgence) et tout d'abord dans une Souffrance qui cessant d'être comprise enfermée dans 
l'individu psychologique, redeviendrait constituante de l'être (de l') homme. Appel dans la 
Musique- même ? 
Indiquerions-nous là une "musicothérapie" elle dépassera nécessairement la piètre culture 
musicale (le plus souvent sentimentale ou strictement technicienne) de la plupart de nos 
psychologues d'état. 
 
Acheminons-nous alors musicalement vers la Parole. Mettons-nous à l'écoute de cette Parole 
qui appelle ou rappelle ces lettres qui sont des nombres et des notes (28) dans la partition, par 
l'orchestration ... 
 
 
 
IV. La Parole musiquée. 
 
Mais s'acheminer et penser avec la Musique voilà ce à quoi résiste toute l'histoire occidentale. il 
est entendu de la place même de la musique dans la métaphysique, de Platon à Hegel, qu'elle 
ne pense pas. Car d'abord on lui reproche de n'être pas (un art) plastique, puis de n’être pas 
figurative (ce que prouverait a posteriori l'échec de toute musique à programme) mais surtout 
que le mot, confondu depuis avec le signe linguistique, y est défaillant, ne présentant que la face 
"signifiant" (sans "signifié"). On lui reprocherait donc de ne pas entrer dans l'ordre de la 
représentation. 
 
Pour Platon, elle est déjà amollissante, féminine et ne peut participer à l'édification de la Polis 
(Cité en un sens qui n'est pas encore celui de la Civitas romaine) à moins qu'elle ne s'allie à la 
gymnastique, se fasse entraînante, en fait musique militaire. Mais Platon ne fait-il pas un sort 
semblable à la Poésie ? De quoi parle-t-il lorsqu'il exclut une poésie de la Polis mais peut-être 
pas une autre ? L'affaire est plus complexe qu'il ne semble à ceux qui résolvent tout par la 
Mimésis ("imitation") oublieux qu'ils se doivent être de la Methexis ("Participation"). 
Hegel, lui-même ne sait trop quoi faire de la musique. Il la place dans sa hiérarchie systémique 
entre la peinture qui apporte l'intériorité manquant à la sculpture et la poésie qui parachève, tel 
le Savoir Absolu (de sa Phénoménologie) le système esthétique. Il insiste alors sur la triunité (du 
rythme, de l'harmonie et de la mélodie) (29) qui constitue cet "art du temps" qu'est la musique 
pour l'abandonner au plan de ce qui reste inaccessible à l'Idée, l'Intuition. 



 - 10 - 

 
Si l'Intuition "présente", elle ne "représente" pas, seul l'Entendement le peut. La Musique serait 
donc sans entendement ... Schopenhauer trouve là l'occasion pour saisir l'expression - même de 
sa Volonté aveugle (un déguisement morbide de la Sehnsucht romantique ?) pour laquelle toute 
représentation ne peut être qu'illusion. 
 
Depuis, en dehors d'Ernst Bloch qui risqua de penser en musique (30) on se laisse accroire que 
la Musique, loin d'être d'origine divine comme le pensait les Grecs (signifiant par là son 
appartenance au Mythos) provient seulement d'une "faculté" d'avant la pensée, d'avant 
l'homme. Animalière comme apparaît l'émotion à l'homme scientifique ? 
Sans doute l'oiseau chante-t-il ?! Il en faut de peu pour que la musique ne tombe au rang d'une 
stricte physiologie des émotions. Certains ont pensés que la partition était une sorte d'électro-
encéphalogramme ... Et cette réduction n'est plus pour nous étonner aujourd'hui. 
 
Sait-on seulement de quoi l'on parle lorsqu'on appelle musique tant le classique et le 
contemporain savants que le jazz, la pop et la chanson populaire sans souci de Rang ? Comment 
parler de musique lorsque nous n'avons plus qu'un rythme (le rap) calculé pour, lié à une 
"mélodie" minimale et répétitive (le techno) créer (ou plutôt se persuader que l'on crée) certains 
effets au niveau du corps de ceux qui l'écoutent, des effets identiques à la transe. Parlons plutôt 
de machinations. Car il s'agit de ce même corps qui aujourd'hui est l'objet de la médecine 
juridictionnelle et la transe, comme on le sait, n'est pas induite par le rythme ou une musique 
spécifique mais une Idée, un Sens, une Bildung. Et l'on pourrait déjà s'interroger sur le rapport 
entre dance music qui sévissait chez les homos convertis en "gays" dans les années 70 et le SIDA.  
 
Danse des cadavres virtuels ... ? 
 
Musique-muzac, toutes musiques confondues dans la confusion du film et des news, du 
bruitage et du trucage. Musiques animant des masses entières de jeunes et de moins jeunes 
conduits à la casse entourées de barbelés et miradors (au temps des festivals pop) pour autoriser 
la plus grande permissivité du désoeuvrement jusqu'à la magie des spectacles laserisés (temps du 
"raving"). C'est sans doute ce que craint Jean Luc Nancy lorsqu'il parle de la musicolâtrie de 
notre époque. Mais justement tout ceci n'est pas la Musique mais une idole. Idole construite 
par la conception métaphysique de la musique. Musique : lieu sans parole et/ou pure 
mathématique. Ce dernier cliché peut paraître ancien à ceux qui ne savent pas faire la différence 
entre l'arithmologie qui est aussi musique des sphères chez les Anciens (31) et la plate 
admiration de l'ingénieur devant une oeuvre de Bach qu'il a réussit à computoriser - qu'il n'a 
donc pas comprise dans sa musicalité propre ! 
 
En tous les cas de son côté Wagner n'arrange rien au sort de la musique en l'inscrivant dans son 
Gesamtkuntswerk et en croyant faire de l'orchestre un équivalent du choeur de la tragédie 
grecque ! La musique n'a pour but que de souligner pathiquement l’action scénique aussi 
invente-t-il la fosse d'orchestre en profondeur, dérobée au regard, rabattant le son ... Comme 
s'il voulait justement qu'on n'entende plus sa musique comme musique. 
 
Il est vrai que mis à part la partition de Tristan, rares sont les musiciens qui s'attardent sur les 
partitions wagnériennes. On y retient de larges blocs expressifs comme on le fait pour un Verdi. 
Si l'on écrit un traité d'orchestration, et ce Richard Strauss le comprit fort bien, on se référera 
plutôt à Berlioz.  



 - 11 - 

 
Cependant il se pourrait fort qu'à ne pas s'entendre avec Wagner la musique de Wagner puisse 
s'écouter sans Wagner, qu'elle dépasse largement Wagner et ses vues globales, trop globales. La 
musique de Wagner vient alors libérée de l'homme Wagner musiquer dans une Époque 
particulière l'Homme en tant que tel. Ainsi l'ouverture de Tristan, en particulier les 4-5 
premières mesures, avec les accords de Spannung (Tension) et de Lösung (Résolution) ne 
soulignent plus une action potentielle, n'illustrent ni le Désir, ni comme Wagner lui-même 
prétendit la "respiration yogique" mais très exactement la même chose que ce que Hölderlin, 
puis Heidegger traduisant Sophocle entendront comme définition de l'Homme dans le choeur 
d'Antigone : Multiple l'Inquiétant, rien cependant / Au-delà de l'homme, plus inquiétant. 
 
Alors même le final de Parsifal et le Liebestod d'Isolde, loin de donner raison à Schopenhauer 
pourraient bien nous introduire à la Tonalité (affective) fondamentale d'une Époque c'est-à-
dire au rapport de l'Homme à l'Être. 
 
La Musique serait alors la gardienne de ce dont la métaphysique est l'oubli en se situant 
précisément entre Nature et Liberté (dans cet abîme posé par la métaphysique) à ce point où la 
double fiction du "corps" et de l'âme (32) se révèle dans le "Moment" constituant de la 
Stimmung - moment que cherche toujours à esquiver la métaphysique en posant une 
subjectivité pure de tout affect stricte condition d'existence de l'objectivité. 
 
La Musique se situerait très précisément là où l'attitude métaphysicienne, qui consiste à vouloir 
arracher à (ce qu'elle pose comme étant) la nature son secret pour la dominer, doit reconnaître 
à son corps défendant, ce qui lui échappe, la devance. Dans ce sens nous entendons dans la 
Musique, le Chant de la Terre - cette "Terre originelle qui précède le monde, bien que dans 
l'expérience elle soit toujours à retrouver" (33).  
 
Cette situation de la Musique serait propre à ce tournant destinal qui peut s'ouvrir à nous à 
partir de l'expérience de l'Entgötterung (le Retrait des dieux) et de la Verwesung (la Dé-
composition ou le désêtre) au point d'Indifférence qui caractérise la fin de ce siècle. 
 
Rappel à l'homme qu'il est mis en demeure, une fois de plus - la Dernière ? -  d'être Homme 
ou rien ! Être homme n'est-ce pas d'abord accéder à la Mortalité - la Finitude propre - sur le 
mode authentique c'est-à-dire de dépasser le "fatum" en reconnaissant un Destin ? La Musique 
n'appelle-t-elle pas la Mélodie à ce dévoilement dans sa Fin, ne doit-elle pas aller vers sa "mort" 
pour pouvoir être entendue ? Elle échappe nécessairement à l'instant comme ici- maintenant en 
posant l'instant plus essentiel de l'Augenblick, miracle de l'Instant Décidé qui se révèle dans la 
Stimmung - ce champ oublié méthodiquement, d'un oubli nécessaire à la méthode scientifique 
pour être telle - dans une Stimmung fondamentale propre à une Époque. 
 
L'échec de Wagner tient évidemment en cela qu'il n'a pas su reconnaître la Musique comme 
Refuge de l'Appel devant qui l'Homme, pour se (re)constituer comme tel, retournant son être-
questionné en question, s'engagerait dans l'Avènement de l'Être. 
 
Wagner pose ainsi le "Graal" extérieurement, sur une scène, et ne peut que restaurer (tel Violet 
Le Duc, tant de monuments !) et non reconnaître le Mythos approprié d'une Époque. 
Avec son temps, avec notre temps il se laissait croire qu'un individu, voire un "peuple" (Volk) 
pouvait fonder un mythe alors que seul un Mythe peut fonder, non un peuple, mais un Paysage 



 - 12 - 

du Fond duquel peuvent seulement apparaître des Visages Singuliers façonnant, par la suite 
l'idée d'un Peuple.  
 
Rien d'étonnant alors à ce que le "national socialisme" n'ai pu faire autre chose que de la 
propagande. Propagande certes exemplaire puisque rendue possible par le Mythos agissant dans 
les temps modernes : la Technique soit ce qui nous échappe, nous arraisonne. 
Pour entendre la Musique dans Wagner il faudra l'entendre avec cet "Adieu au monde" d'où 
émerge, dans un Chant (Lied) une Souffrance (Leid) plus authentique dans cette symphonie 
inachevée (le projet de la 10ième symphonie l'atteste) que Gustav Mahler compose en ses 10 
mouvements (du Klagende Lied au Lied von der Erde). Entendre une unique voix de mezzo 
(Erda ?) dans une impossibilité constitutive à ne pas mettre d'Ironie là même où la Nostalgie 
composerait l'adagio-Schöne (34). Tendre l'Oreille renouvelée par l'Augenlicht (Opus 26) de 
Webern pour saisir la quintessence mahlérienne dans sa Passacaglia Opus 1: à savoir ce qui 
opère dans la musique du XX siècle la reconnaissance des "utopies sanglantes" (Die Soldaten de 
Zimmermann nous y aidera après Wocceck de Berg) ou l'invention d'un cache (qu'il se dise 
chrétien comme chez un Messiaen, ou tende à un plus grave repli, une régression dans 
l'indifférencié oriental -toute la musique dite "répétitive")  à partir d'un radical Retrait du 
Dieu. 
La Musique nous situerait-elle alors dans l'Attente du Dieu - l'autre Dieu ? 
  
Nous nous mettrons donc à l'écoute, à disposition de ce qu'elle recèle, non d'un simple 
"pouvoir thérapeutique" (il n'y a rien à attendre d'une musicothérapie qui ne sera jamais 
qu'une technique de plus parmi tant d'autres) mais d'une Rettung venue du Plus Profond 
Danger qui aujourd'hui se pose, s'incarne dans cet effondrement de la barrière immunitaire qui 
coïncide avec une brisure patente du capital symbolique humain (35).  
 
Incarné dans la souffrance singulière du sidéen. Incarnation singulière qui doit nous rappeler 
à la dimension singulière et constituante de la Souffrance là où encore la Musique - sans 
Wagner - car ce sera en fait Mahler qui nous guidera, peut encorps nous introduire. 
 
 
V. De la Musique en souffrance à la Souffrance musiquée. 
 
Chez Wagner la Souffrance prend divers Noms : le Hollandais Fuyant (un rappel de l'Atalanta 
Fugiens ? ou du Juif Errant ?), Tannhäuser, (Elsa), Wotan (ou le couple Licht / Schwartz 
Alberich), Tristan, Amfortas. Le Walther des Meistersinger ne souffre pas, il compose pour 
Elle, pour Eva, l'Ève Future. Elle, en dehors d'Elsa (dans Lohengrin) et son ombre, Ortrud 
(Venus, Kundry) c'est d'abord la Femme Rédemptrice, telle que Goethe l'inscrit à la fin de son 
Second Faust :  
 
Alles Vergängliche  
Ist nur ein Gleichnis  
Das Unzulängliche  
Hier wird's Ereignis  
Das Unbeschreibliche,  
Hier ist's getan  
Das ewig Weibliche  
Zieht uns hinan (36).  



 - 13 - 

 
Femme qui n'est plus invitation au péché mais qui rejoint l'Ur-Mutter (les "Matrika-s", Lettres 
Premières, Mots Originels etc) et la Vierge. La femme qui ne se sauvera pas d'être femme en 
devenant mère sans pouvoir échapper au strict plan de la Certitude Biologique, mais qui 
s'identifie, en quelque sorte au plan symbolique de la Parole, comme Amante. 
Senta, Elysabeth, (Lohengrin), Brunnhilde, Eva, Isolde, (Parsifal) sont ces femmes qui sauvent 
le Hollandais, Tannhaüser, (Elsa), le Monde, l'Art (pur ou Allemand ?), Tristan, l'Etre (= le 
Néant).  
 
Qui sauvent ? Qui sauvent quoi, lorsque Wagner feint d'être chrétien (pour ne pas être Juif ?) et 
donc est sensé vivre l'absurde présence du Messie ? En fait toutes ces femmes, ces rédempteurs 
accompagnent tout simplement sur l'autre rive - le néant. Rédempteurs qui chantent le 
Liebestodt, la mort d'amour ou l'amour à mort. La Souffrance doit être "sauvée". Elle l'est 
amoureusement par la mort qui est l'aimée. Kundry, l'Ortrud de Parsifal (racine "kund", 
anneau ? Kund en Allemand renvoyant à "message" et au "commerce") sert consciemment les 
Chevaliers de Montsauvage (devenu Montsalvat) et inconsciemment, sous hypnose, Klingsor, 
tandis que Venus incarne la jouissance identifiée au "paganisme" qu'Ortrud souhaite restaurer. 
Ortrud invoque Wotan et Fricka, elle évoque le Ring qui mènera les dieux à leur fin : la 
révolution. 
 
En fait la femme wagnérienne est en même temps Venus et Elisabeth (la partition de Tannhäuser 
indiquant d'ailleurs le rôle unique de soprano pour l'une et l'autre). Cette double nature 
rappellerait la dimension héraclitéenne de l'homme si ce n'était à partir d'une double "origine" 
terrestre (féminine) et céleste (masculine) prétexte à réinventer, sans en rire, la théorie 
aristophanienne (37) de l'Androgyne ! Wagner prend déjà au sérieux cette bissexualité 
"biologique" avec sa Rheine Thorheit, la Chaste Imbécillité comme dira Nietzsche pour entamer 
une critique radicale du christianisme (38). Mais Wagner ne peut pas vraiment adhérer à cette 
"chasteté", cette "pureté", sa "folie" - sa génialité ? -  le pousse dans le sens inverse. Aussi ne 
parvient-il pas à assumer la Contradiction comme identique à l'Existence (Dasein) supérieure à 
la Vie (Leben). Or "vivre" pour un Existant c'est oublier sa transcendance, c'est en fait d'abord 
un Dahinleben. Un effilochement.  
 
La femme wagnérienne tiraille donc entre un bas qui est le "sexe instrumental" et le haut qui 
n'est que la mort radicale sans élévation, sans transcendance. Il y a dissolution d'un bout à 
l'autre. L'Existence est réduite au plan de la vie - plan biologique. Mais la femme wagnérienne 
n'est pas nécessairement identique à la musique qui suit, peut-être, un autre chemin. Elle figure 
le double-bind auquel est pris l'homme Wagner qu'analyse avec une grande justesse Thomas 
Mann dans "Souffrance et grandeur de Richard Wagner", en en isolant la marque dans l'Acte II 
du Hollandais : " La sombre ardeur qui me consume / Me faut-il, maudit, lui donner le nom 
d'amour ? / Hélas, non, c'est mon salut que j'aspire, / Puisse un tel ange me l'apporter !". Le 
Dasein réduit au plan de la vie que figure la sexualité n'est plus capable d'une véritable 
transcendance - la spiritualité vitaliste ne peut être qu'une caricature...(39).  
 
Désirer la femme (tout objet) s'est se perdre = désirer sa "Rédemption" par la femme (tout 
sujet) n'est pas possible dans un monde défini par le conflit psychosomatique. C'est pourquoi la 
Musique peut être entendue comme une interprétation somatique, est une prise au pied de la 
lettre du corps parlant. Dans la Musique Kundry-Kundala s'étant réveillée du sommeil 
hypnotique où la maintenait Klingsor ne meurt pas. Elle s'unit à Parsifal comme l'Or revient au 



 - 14 - 

Rhin (Rhein = pur) après avoir été Anneau (kundala),il s'est déroulé dans le Feu etc. Mais pour 
qu'un tel mouvement, une telle transcendance s'accomplisse il faut ressentir la Souffrance 
comme Manque-à.… constituant et non la nier dans un manque-de-quelque chose (ou de 
quelqu'un) pris comme but en soi. Pour saisir cela ce n'est pas la mort d'amour d'Isolde mais le 
"Wehe ! Wehe !" qui ponctue le final de Lohengrin qu'il faut entendre à la fois du point de vue 
d'Elsa, de son ombre Ortrud et de Lohengrin lui-même. 
 
Ce souffle de la souffrance "Wehe ! Wehe !" ne conclut pas de l'impossibilité de sauver l'autre à 
l'incurabilité de la vie mais à la nécessité d'accéder à la dimension heraklitéenne de l'existence 
humaine : l'accord de Spannung renvoie à l'accord de Lösung et l'un, l'autre existe  pour 
l'autre, non point pour disparaître, être "résolus" (rédemptés). 
 
Entendre la musique (de Wagner) et non plus Wagner l'homme du théâtre, religion d'État c'est 
ne pas prêter attention à la captation imaginaire de la "Rédemption", dissolution. C'est écouter 
la musique de Wagner à partir de Mahler, à savoir prendre en considération ce qui ne résout rien 
. Se souvenir des 6 "fonctions" qui articulent sur la ligne du récit wagnérien tous ces "opéras" 
comme un seul, qui lui donne sa "structure" mais en faisant comme si F.5 (Die Liebe, l'amour) 
n'aboutissait pas à F.6(Die Erlösung,le Salut) (40)l'amour ne sauve pas, il est peut-être à peine 
aussi fort que la mort. Il n'est d'abord que l'effet d'une Rencontre - un Mitdasein - qui 
n'effectue pas la fusion dissolvante. 
 
Alors Amfortas ne sera pas atteint de la "blessure qui ne se referme pas" parce qu'il a eut un 
rapport charnel avec Kundry mais parce qu'il s'y est oublié comme Existant dans un 
Dahinleben. Il a pris un moyen pour une fin en soi, il a perdu son être-tout ouvert. 
Tel tout chevalier qui avait rapport avec Orgeluse (l'Orgueilleuse) était changé en femme, que 
seul l'Élu pu en faire sa Compagne, de même Amfortas est blessé incurablement (au niveau du 
sexe; alors que Klingsor s'est castré pour être chaste - ce qui est bien une caricature de castration 
rituelle - non une blessure).  
 
Il est atteint du Raja yaksman, le Mal Royal dont parlent certains textes médicaux indiens 
(41). Ce Raja yaksman est un "karmadosha", un agir faux, un dé-voiement (42), il toucha le 
Roi Lune alors qu'il ne s'occupait plus que de Rohini (4ième des 27 Nakshatra-s ou 
"constellations" située entre 10°-23° du Taureau sidéral, signe de Vénus ou la Lune est exaltée) 
au détriment des autres constellations. La cause de la maladie n'est pas le rapport charnel mais 
le "au détriment de ...".,le fait que Soma (43) s'attarde au lieu de passer, que les autres épouses 
sont délaissées. Yaksman sera produit par la colère de Prajapati (la Parole) leur père, et ne sera 
guéri (exorcisé) que par les Ashvin (dieux médecins, équivalents des Dioscures) qu'après que 
Soma ait imploré le pardon de Prajapati. Mais c'est alors que … le mal atteignit les humains 
par quatre causes (selon les dispositions constitutionnelles et non pas au hasard) 
 
 
 1) - effort disproportionné aux forces  
 2) - surmenage  
 3) - épuisement  
 4) - alimentation irrégulière.  
 
En fait il s'agit du non-respect de la temporalité propre d'un être-parlant, de son Lien à la 
Phusis, à la Terre et non pas un péché sexuel. 



 - 15 - 

 
Sans devoir dire que le SIDA est ce Raja yaksman nous devons néanmoins reconnaître une 
même dimension "époquale". Époque d'Amfortas-Soma dont le corps devenu incomplet est 
marqué d'une blessure que ne peut pas refermer la "science" parce qu'elle est blessure de cette 
science qui a oublié l'homme en le réduisant à l'animal ... qui a renié, tel Alberich, l'Amour 
pour s'octroyer des plaisirs ... satisfaire la Demande comme de simples besoins ... ou 
simplement prendre ce qui est un moyen pour une fin en soi et s'arrêter là où un signe vers le 
Transcendant indiquerait un commencement. 
 
Conclusion 
 
Le nom "Parsifal" nous aura d'abord détourné du projet de l'Association (une approche à la fois 
compréhensive et pratique de la séropositivité) et disposé en faveur de Wagner, non point sa 
Musique, mais ce qui nous dispense d'y prêter attention, l'homme Wagner, son texte. 
Cependant le livret du drame lyrique de Wagner Parsifal renvoie bien par Amfortas à une 
blessure qui ne se referme pas, à l'incurabilité et par là peut évoquer ce SIDA tel que compris 
par les médias.  
 
Mais ce livret peut encore nous orienter vers le héros qui trouve la guérison en l'arme-même qui a 
fait la blessure mais alors en sachant bien que le Héros n'est pas le malade lui-même mais un 
autre, cet autre qui connait l'autre (de la) logique... On pourra aussi se demander si cette arme, 
la lance ne serait pas aussi cette Musique oubliée par l'hypnose wagnérienne, Musique qui 
accomplirait le sens même de la Philosophie (44), sa Direction autant que sa signification, si ce 
n'est sa sensibilité ; un Retour vers la Demeure propre de l'Homme - la Parole - là où il doit 
abandonner son trop plein de mérites pour habiter enfin poétiquement cette Terre (45) ?  
 
Une Musique qui prendrait alors soin de l'Être - proprement thérapeutique ?  Mais comment 
faire entendre la Musique - dans le sens d'une Pensée essentielle - à ceux qui s'entraident, 
entraîner à danser à corps perdu, objet sans fin de leur désir pris pour fin en soi et qui dans un 
miroir ignoré de Narcisse (qui se connaissant lui-même devient la Fleur d'Or) se confineront au 
seul plan physiologique du rythme ... ? 
 
Ici, la blessure risque de ne plus se refermer car ce corps rythmique est le corrélât du corps-objet 
(le Körper vs le Leib) où l'enclôt une médecine inhumaine (ou si nous préférons, technicienne). 
 
La maladie isolée, le sujet ne peut plus laisser entendre son mal-à-dire où se tient pourtant la 
condition de possibilité de toute Atteinte, sinon de toute cure.  
Il ne peut donc plus composer sa symphonie, son Destin il ne peut plus mettre en projet son 
être jeté au monde.  
 
Il éclate en pure contingence et comme Wagner il ne se baignera plus dans les vagues 
vivifiantes, le Feu du Mi bémol majeur, le Rhin, la "Nature" (ne serait-il préférable de parler de 
l'Ouvert ?) mais se laissera emporté par les modulations en La bémol majeur d'un dernier 
souper (la Cène), les Eaux amniotiques d'où il se convertira au nihilisme oriental - au sinistre 
Fatum ... Il ne se propose rien d'autre qu'un suicide pas nécessairement lyrique - le lyrisme peut 
encore être une Héroïque Fureur. 
 



 - 16 - 

C'est bien pourquoi nous n'insisterons jamais assez, l'Association si elle veut/peut poursuivre sa 
quête ne peut plus s'appeler Parsifal (équivalent d'ascétisme et nihilisme) sans prendre le risque de se 
perdre en perdant de vue la question du sens de l'Être au profit du Néant. 
 
Pour poursuivre sa quête elle doit, changer de nom, réintégrer son Désir dans la Constitution 
de l'être-là en tant que disposé par l'Être. Le sexe qui est nommé dans l'expression de maladie 
sexuellement transmissible doit sortir de sa séparation du reste du Corps en redevenant 
mouvement d'une transcendance, ce qui pour une majorité des membres de l'association 
exigera d'abord la reconnaissance de l'incongruité du rapport homosexualité et sida (qu'ils ont 
intériorisé) et ensuite et plus difficilement - d'autant plus difficilement qu'ils reconnaîtront 
toujours dans l'ANIMAL rationnel la définition (de l'essence) de l'homme - l'inexistence de 
toute homo/hétéro/bi-sexualité en soi...   
 
 

 
       Homo 
 
       Hétéro    sexualités N'EXISTENT PAS 
 
        Bi 
 
        IL Y A L'AMOUR qui LANGAGE EN-CORPS ! 
 

 
Ce qui nous renvoie là la première partie de cet ouvrage et à sa suite, une autre métaphysique 
du Sexe, du Désir, du Dasein comme Leib – Une autre Phénoménologie matérielle, In-Carnée.  
© 1995 by A.R.G. 
 



 - 17 - 

*  De même que l'exergue de Hölderlin a pour but d'arracher le Pain et le Vin  à la (s)cène wagnérienne et nous 
permettre de penser en direction du Retrait du Dieu qui domine la tonalité affective fondamentale de notre époque  
à savoir l'Ennui et l'Indifférence dans l'Urgence, l'exergue musicale, les dernières mesures de l'Oratorio de 
Zimmermann doivent outre nous soustraire à l'emprise "hypnose" wagnérienne, nous remettre au Travail sans nous 
laisser à croire que nous puissions avec Wagner comme avec Mozart ouvrir des Travaux Maçonniques. Nous devons 
nous réveiller de cette torpeur et commencer par la Dureté, là où terminait « Die Soldaten » (les Soldats) de 
Zimmermann : la Choa et Hiroshima ensembles et rien d'autre pour caractériser l'horreur (Erreur) de notre siècle 
d'utopies sanglantes. La musique de Zimmermann est la plus capable de NOUS INTERDIRE ENFIN DE 
MENTIR ; elle appelle Dieu dans son Retrait, voire affine son inexistence radicale de simple garant logique. On 
notera que même un catholique comme Penderecki ne pourra jamais faire entendre autre chose que l'Attente vaine 
du Messie, un Douloureux Appel, l'évidence d'un non-retour dans un fractionnement infini du ton  
 
 
 

1. Syberberg est l'auteur outre du considérable Parsifal du centenaire de la mort de Wagner, du film Hitler ; 
un film d'Allemagne et d'un  Requiem pour un Roi Vierge  (antidote nécessaire au Ludwig de Visconti 
!)Des films à voir et à revoir pour ne plus faire de cinéma.  
 

2. Une affaire à suivre à travers de plus ou moins récentes photos d'un Bruce Weber, et la campagne 
publicitaire de Calvin Klein, le corps "flexible ou transformable”. Toujours ce rapport inauthentique à une 
Grèce supposée fondatrice de ce corps perdu, ce corps armure de muscles -  d'abord une caricature de la 
masculinité dont le corrélât nécessaire est naturellement le phénomène "drag queen". 
 

3. On se reportera à des sinistres études comme "The Queen's Throat: (Homo)sexuality and the Art of 
Singing" de Wayne Koestenbaum, in Inside/out, Lesbian and Gay Theories, pp.205-234, Routledge, N.Y, 
1991, qui s'appuyant sur des radiographies renvoient la voix à l'organe phonatoire et l'organe phonatoire 
au vagin ou à l'anus!  
 

4. Se demander aussi si en dehors de l'imagerie de la Salpétrière d'un Charcot, puis d'un Freud qui pose 
médicalement l'hystérique comme érotomane est vraiment le théâtre de l'hystérique ou celui de son 
metteur en scène (médecin) et si cela parle nécessairement de la femme (ou plutôt de son voyeur - 
institution). Cette imagerie parle cependant en faveur de la gynécocratie relevée si justement par Julius 
Evola pour caractérisée notre Europe décadente, surtout en Amérique du Nord. Cf, Julis Evola, 
Métaphysique du Sexe, Editions de l'Age d’Homme, § 42 - Sur l'éthique des sexes.  
 

5. Cf... Jean Luc Nancy et Philippe Lacoue-Labarthe, Le mythe nazi.  
 

6. Yoga qui bien que revendiquant la Tradition est d'abord marqué par son occidentalisation. La 
revendication de figures politico-religieuses comme Gandhi, Sri Aurobindo témoigne d'abord dans ce sens 
: l'un et l'autre s'adressent d'abord à l'occident qui les a (dé)formés. Leur mesinterprétation des Castes et 
de leurs rapports aux Quatre Sens de la vie est l’expression la plus spectaculaire de cette (dé)formation 
"démocratique" d'une réalité traditionnelle ! Sans parler de l'amalgame scientiste d'une théorie 
darwinienne de l'évolution, de la relativité (nihilisme) einsteinien et de l'hindouisme "anglican" chez 
Aurobindo. Ceci aggravé dans les élucubrations de Mme Richard, Mira Alfassa dite "La Mère" Cf sur ce 
sujet mon "ShriSatMère : une Im-posture mystique", inédit 1993.  
 

7. Simple envers fondateur du Positivisme des Darwin, Comte et James (pas de majuscules, ce sont des 
objets, non point des Noms) NB (d'août 96) Du moins si  nous ne lisons pas vraiment l'ouvrage clef de 
Schopenhauer, Le Monde comme Volonté et comme Représentation, avec une plus grande attention aux  
mot Volonté comme Vie et comme Leib, et  représentation comme ce qui est accès à soi de l'essence de 
l'homme. Du moins si nous n'en restons pas à l'a priori négatif de Heidegger qui pourtant doit beaucoup à 
Schopenhauer ...   
 

8. Où le mot perd son rapport à la "passivité" de la passion qui provient du mot "pathos" comme son partage 
avec l'autre en devenant pur sentimentalisme etc.  
 



 - 18 - 

9. On lira pour bien mesurer ce que signifie pour l'Homme cette "mort" de Dieu, le commentaire "Sur la 
Mort" qu'un Kojève produira dans la première moitié de notre 20ième siècle.  
 

10. Au risque de la "bête blonde" qui suscite cette haineamoration où l'Occident fatigué doit cependant encore 
se reconnaître - fut- ce par l'inversion du racisme où le "noir" fait encore figure de race plutôt que 
d'homme libre ...  
 

11. C'est- à- dire pour la sacralisation du seul social et de sa productivité pour l'homme Sans Dieu.  
 

12. "le costume des chevaliers et des pages rappelle celui des Templiers : cote d'armes blanche et manteau 
blanc ; mais au lieu de la croix rouge, une colombe brodée, les ailes étendues, sur les armoiries et les 
manteaux". Ce "mais une colombe" devrait suffire pour suspendre tout rapprochement avec l'ordre du 
Temple et inscrire le Parsifal de Wagner sur une "scène personnelle", du côté du strict théâtre !  
 

13. Référence à Montsalvat: "la contrée à le caractère des montagnes qui forment le Nord de l'Espagne 
gothique. Au second acte, le château magique de Klingsor sur le penchant sud de la montagne (...) 
maintenant tourné vers l'Espagne arabe".  
 

14. Histoires qui oublieront de mentionner ce qu'elles ont d'abord de symboliques (avant d'être chirurgicales) 
mais encore de critique par rapport à une définition de l'homme sur le seul plan biologique de la 
génération. On se reportera pour mieux comprendre cela à "Sur la Mère des dieux " de Julien Empereur ; 
« ektomé tis, epokhè tes apeirias ». En essayant de comprendre que l'homme privé du pouvoir (= les 
testicules) du pénis ne se prive pas de La Virilité mais affirme la dimension transcendantale de la Virilité 
Intérieure. Il ne peut plus fusionner avec la Mère car il est sorti du plan animalier de la reproduction. Il ne 
faut pas confondre le pénis et le Phallus, ni le Phallus avec le Linga qui est Signe Distinctif etc. etc. On 
n'explique rien en demeurant au plan biologique, naturaliste.  
 

15. Novele de Justinien.  
 

16. .... Celle de Parsifal si celui-ci n'avait opté pour la Chaste Imbécillité ...  
 

17. Par la pitié parvenue au savoir/ Que Pureté gardera fol/ Attends l'Élu que je destine. Parsifal, Acte I  
18. "Que pureté gardera fol ..."/ Je crois : - Je le reconnais fort.../ Si je pouvais l'appeler - la Mort!.  

 
19. Bien fous d'attendre qui apaise/ où seule apaise guérison par l'Esprit/ Cherchez toutes herbes, tous 

breuvages/ Allez en course folle loin dans l'univers/ une chose le sauvera, une seule : Lui seul !  
 

20. CF... Musica Ficta (figures de Wagner), de Philippe Lacoue-Labarthe et du même auteur "La Fiction 
Politique" ainsi que "Le Mythe nazi" avec J.L Nancy.  
 

21. Par Tradition nous entendons ce que chaque Époque préserve du Rapport de l'Homme à l'Être en 
nommant toujours et tout d'abord la Constitution de l'être de l'homme.  
 

22. La dangereuse séparation paulinienne d'une interprétation reposant sur la Lettre (interprétation somatique 
et donc juive) - l'Ancien Testament - et d'une interprétation fondée dans l' "esprit" - le Nouveau 
Testament. Des testaments pour sûr !  
 

23. Cf. la thèse de Julius Evola in "Le Mystère du Graal et l'idée impériale gibeline" qui donnera naissance aux 
rapprochements suivants : San Gral = sang réal ou regal = sang royal etc. nous ouvrant la perspective d'une 
Alchymie héroïque n'ayant rien à voir avec les bricoleurs, fabricants d’or d’où naîtra accidentellement la 
chimie moderne...  
 

24. Veriditas = la couleur verte, la virilité et la vérité. Ce mot créé par la sainte, d'une grande richesse ne 
permet pas la traduction par "greening power" faisant glisser (régresser) toute la pensée hildegardienne 
dans une "mystique écologique" comme le veulent les partisans du renouveau hildegardien entamé par 
l'américain Mathew Fox.  
 



 - 19 - 

25. Ainsi sommes-nous en droit de rejeter toutes les tentatives de récupérations tant psychologiques que 
occultes ou néo-spiritualistes.  
 

26. Cf. ses études sur La Flûte Enchantée de Mozart et le Parsifal de Wagner.  
 

27. Plus dramatique même que celle que pouvait imaginer un Marcus et qui s'expose aujourd'hui 
spectaculairement : l'Internet !  
 

28. N'oublions pas que les partitions anciennes utilisaient une équivalence lettres, nombres et notes dans leur 
système de notation.  
 

29. Il y aura donc ainsi dans la musique tout ce que le système hégélien répète de Moment en Moment: ce qui 
pose, ce qui s'op-pose et ce qui lie ou subsume (la dialectique limitée à thèse, antithèse, synthèse).  
 

30. Cf. son "Esprit de l'Utopie", les pages admirables consacrées à la Philosophie de la Musique où il constate 
que "la clairvoyance s'étant éteinte depuis longtemps, une claire-audience, une nouvelle vision de 
l'intérieur est en route" p. 198 traduction française.  
 

31. Rappelons en effet qu'en Grec le mot mathématique n'avait pas la pauvreté d'usage qu'on lui réserve 
aujourd'hui. Il n'avait rien en lui qui puisse justifier la confusion de la qualité d'un son avec la quantité 
d'une fréquence. L'expression grecque "pathos mathei ..." signifie apprendre du "pathos" c'est-à-dire des 
tonalités affectives. 
 

32. On doit se rappeler tout le mal que se sont donnés les théologiens canonistes pour exclure de l'église toute 
référence à la "corporéité" (en l'identifiant à la "judéité") en condamnant tout naturellement d'abord la 
danse, puis l'orchestre, et en limitant la voix dans la législation grégorienne. On notera l'étrange et pervers 
retour de l'interdit sur la circoncision par la pratique de la castration pour "créer la voix d'un ange”. 
L’invention de l'orgue est aussi l'invention d'un corps artificiel.Le choral luthérien = réalisation d'un 
"corps d'état": le comme un seul homme etc., etc. ... Il faudrait repasser en revue toute l'histoire du Droit 
Canonique et de la Musique, un travail harassant !  
 

33. Michel Haar, conclusion de son "Heidegger et l'essence de l'homme", Éditions Millon, p.252.  
 

34. Lire à ce sujet le plus grand livre sur Mahler, qui a ma connaissance n'est toujours pas traduit en Français, 
Die Musik Gustav Mahlers, de Hans Heinrich Eggebrecht..  
 

35. Cf supra notre "Effondrement de la barrière immunitaire et brisure du capital symbolique humain".  
 

36. Tout ce qui passe/ N'est que symbole/ L'Imparfait/ Ici trouve achèvement/ L'Ineffable/ Ici devient acte/ 
L'ÉTERNEL FÉMININ/ NOUS ENTRAÎNE EN HAUT. Nous écouterons ces derniers vers de Goethe, 
dans les "Scènes de Faust" de Robert Schumann, et dans le final de la Huitième symphonie de Gustav 
Mahler.  
 

37. Cf. Platon, Le Banquet. et le rire de Jacqueline Kelen dans son livre L'Éternel Masculin.  
 

38. Le Cas Wagner, et l'Antéchrist.  
 

39. Thomas Mann précise ainsi que "Ce sont des vers faits pour être chantés, mais jamais pensée si 
compliquée, jamais spiritualité aussi enchevêtrée n'avait été traduite par le chant, destinée au chant. Le 
damné est pris d'amour à la vue de cette jeune fille, et il se dit que le réel objet de son amour, ce n'est pas 
elle, mais le salut, la Rédemption. Oui, mais... c'est elle qui incarne à ses yeux la possibilité du salut, de 
sorte qu'il n'arrive pas à distinguer, qu'il ne veut pas distinguer entre le désir de sauver son âme et le désir 
que la jeune fille lui inspire. Car son espoir à lui a pris sa forme à elle, et il ne peut plus vouloir qu'il en 
prenne un autre: autrement dit, c'est dans la Rédemption qu'il aime la jeune fille" in Wagner et son temps, 
p.63  Collection Pluriel, inédit, Hachette.  
 

40. Champ qui tient dans cette construction idéo-logique (et qui peut fort bien être compris comme négation 
de la musique par le Gesamtkunstwerk etc) où Wagner retient sa définition de l'homme voué à sa 



 - 20 - 

disparition : 
1.Ver-sagung (der Liebe.5) - Renoncement (à l'amour) 
2.Ver-trägen (binden) - édicter des traités  
3.Ver-fluchung – maudire  
4.Sorgen (für Erlösung.6) - Prendre soin/ se soucier (du Salut/rédemption) 
Avec l'opposition des deux Alberich (Schwarz-Alberich celui qui renonce à l'amour pour le Pouvoir et 
Licht-Alberich = Wotan qui se lie par traités en vue du même Pouvoir) comme deux aspects co-
appartenants d'un même Dasein-Alberich = Tag und Nacht qui pourra s'entendre dans une perspective 
heraclitéenne mais à l'encontre de Wagner, l'hegelien.Cf. ma présentation orale d'un mémoire pour la 
maitrise Université de Paris I, 1973.  
 

41. Cf La doctrine classique de la médecine indienne, J. Filiozat, pp 83-88, Ecole Française d'Extrême-Orient, 
Adrien-Maisonneuve, Deuxième Édition, 1975.  
 

42. Que l'on puisse traduire par l'hébreux "pécha" qui donne "péché" en Français. En précisant avec M.A 
Ouaknin que "Ce rapprochement ne vise pas à culpabiliser le malade, mais au contraire à lui offrir la 
possibilité de comprendre que la guérison dépend de lui et de sa manière d'être-au-monde." Tsimtsoum, 
p.134, Éditions Albin Michel, collection "Spiritualités vivantes",1992.  
 

43. Le Roi Lune, le Soma est à la fois le breuvage d'immortalité, Amrita, et le sperme (shukra) d'une qualité 
baignant tout le corps, indépendamment bien évidemment du sexe biologique - devra être rapproché sans 
doute de "oja" etc.  
 

44. Selon la définition de Novalis : "Die Philosophie ist eigentlich Heimweh, ein Trieb überal zu Hause zu sein" 
que retrouvera Ernst Bloch après ses méditations philosophiques en Musique : " le monde n'est pas vrai il 
cherche grâce à l'homme et à la vérité, à rejoindre son Foyer".  
 

45. Référence précise aux vers de Hölderlin: „Voll verdienst, doch dichterisch wohnet / der Mensch auf dieser 
Erde“. 

 
 


